
Directorio de Adoración Pública

CHARLES I. Parl. Sesión 3.

UN ACTO DEL PARLAMENTO DEL REINO DE ESCOCIA,
aprobando y estableciendo el DIRECTORIO para el Culto Público. EN
EDINBURGO, 6 de febrero de 1645.

LOS ESTADOS DEL PARLAMENTO reunidos ahora, en la segunda sesión de este
primer Parlamento trienal, en virtud de la última acta del último Parlamento
celebrado por su Majestad y los Tres Estados, en el año 1641; después de la lectura
pública y la consideración seria del acta de la Asamblea General, que aprueba el
siguiente Directorio para el culto público de Dios en los tres reinos, últimamente
unidos por la Liga y el Pacto Solemnes, junto con la ordenanza del Parlamento de
Inglaterra que establece dicho Directorio, y el Directorio mismo; aceptan de corazón
y con alegría dicho Directorio, de acuerdo con el acta de la Asamblea General que lo
aprueba. En esta ley, junto con el Directorio mismo, los Estados del Parlamento, sin
voz contraria, ratifican y aprueban todos los encabezamientos y artículos del mismo,
e interponen y añaden la autoridad del Parlamento a la mencionada ley de la
Asamblea General. Y ordenan que el mismo tenga la fuerza y el vigor de una ley y
acto del parlamento, y que se ejecute en consecuencia, para observar dicho
Directorio, de acuerdo con la mencionada ley de la Asamblea General en todos los
puntos.

ALEX. GIBSON, Cler. Registri.

ASAMBLEA EN EDINBURGO, 3 de febrero de 1645, Sesión 10. Acta de la
ASAMBLEA GENERAL del Reino de Escocia, para el establecimiento y puesta
en práctica del DIRECTORIO para el culto público de Dios.

CONSIDERANDO que una feliz unidad y uniformidad en la religión entre las
iglesias de Cristo, en estos tres reinos, unidos bajo un mismo Soberano, habiendo
sido deseada larga y fervientemente por los piadosos y bien afectos entre nosotros,
fue propuesta como un artículo principal del gran tratado, sin cuya banda y baluarte,
no podría esperarse una paz segura, bien fundamentada y duradera; y después, con
mayor fuerza y madurez, revivió en la Liga y Pacto Solemne de los tres reinos; por lo
que están estrictamente obligados a esforzarse por la más cercana uniformidad en
una forma de gobierno de la Iglesia, Directorio de Culto, Confesión de Fe y Forma
de Catequesis; lo que también ha sido, antes y desde que entramos en ese Pacto, el
asunto de muchas súplicas y protestas, y el envío de Comisionados a la Majestad del



Rey; de declaraciones a las Honorables Cámaras del Parlamento de Inglaterra, y de
cartas a la Reverenda Asamblea de Teólogos, y a otros del ministerio de la Iglesia
Presbiteriana de Inglaterra; siendo también el fin de nuestro envío de Comisionados,
como se deseaba, de esta Iglesia, con la comisión de tratar de la uniformidad en los
cuatro detalles antes mencionados, con los comités que debían ser nombrados por
ambas Cámaras del Parlamento de Inglaterra, y por la Asamblea de Teólogos que se
reúne en Westminster; y además de todo esto, siendo, en conciencia, el principal
motivo y fin de nuestra aventura en múltiples y grandes peligros, para apagar la
llama devoradora de la presente guerra antinatural y sangrienta en Inglaterra,
pensando en el debilitamiento de este reino dentro de sí mismo, y la ventaja del
enemigo que lo ha invadido; no considerando nada demasiado querido para nosotros,
para que esta nuestra alegría se cumpla. Y ahora que esta gran obra está tan
avanzada, que un Directorio para el Culto Público a Dios en todos los tres reinos ha
sido acordado por las Honorables Cámaras del parlamento de Inglaterra, después de
consultar con los Teólogos de ambos reinos allí reunidos, y enviado a nosotros para
nuestra aprobación, para que, siendo también acordado por esta Iglesia y Reino de
Escocia, pueda ser en nombre de ambos reinos presentado al Rey, para su real
consentimiento y ratificación; la Asamblea General, habiendo considerado, revisado
y examinado muy seriamente el Directorio antes mencionado, después de varias
lecturas públicas del mismo, después de muchas deliberaciones, tanto públicamente
como en comités privados, después de haber dado plena libertad a todos para objetar
contra el mismo, y de haber invitado seriamente a todos los que tienen algún
escrúpulo sobre el mismo, a darlo a conocer, para que puedan estar satisfechos;
acuerda por unanimidad, y sin voz contraria, aprobar el siguiente Directorio, en todos
sus puntos, junto con el Prefacio que se adjunta; y exige, decreta y ordena que, de
acuerdo con el tenor y el significado del mismo, y con la intención del Prefacio, sea
observado y practicado cuidadosa y uniformemente por todos los ministros y demás
personas de este reino a quienes concierna; Esta práctica se iniciará, una vez que se
haya dado aviso a los diversos presbiterios desde la impresión de este Directorio,
para que se proporcione y conserve una copia impresa del mismo o para el uso de
cada iglesia en este reino; también para que cada presbiterio tenga una copia impresa
del mismo para su uso, y para que se tome nota especial de la observación o
negligencia del mismo en cada Asamblea General, según sea el caso. Siempre que la
cláusula del Directorio sobre la administración de la Cena del Señor, que menciona a
los comulgantes sentados alrededor de la mesa o junto a ella, no se interprete como
si, a juicio de esta iglesia, fuera indiferente y libre para cualquiera de los
comulgantes el no acercarse y recibir en la mesa; o como si aprobáramos la
distribución de los elementos por el ministro a cada comulgante, y no por los
comulgantes entre sí. También se dispone que esto no perjudicará el orden y la
práctica de esta iglesia, en los detalles que se establecen en los libros de disciplina y
en las actas de las Asambleas Generales, y que no se ordenan y establecen de otra
manera en el Directorio.

Por último, la Asamblea reconoce, con mucha alegría y agradecimiento, la rica
bendición y la inestimable misericordia de Dios, al llevar la tan deseada uniformidad
en la religión a un período tan feliz, que estos reinos, una vez en una uniformidad tan
grande que cualquier otra iglesia reformada; que es para nosotros el retorno de



nuestras oraciones, penas y sufrimientos; un quitar, en gran medida, el reproche del
pueblo de Dios, para tapar las bocas de los malignos y desafiantes; y un no del mal,
para darnos un final esperado; en la expectativa y confianza de que nos regocijamos;
suplicando al Señor que preserve estos reinos de herejías, cismas, ofensas,
profanidad, y todo lo que es contrario a la sana doctrina, y el poder de la piedad; y
que continúe con nosotros, y con las generaciones siguientes, estas ordenanzas puras
y purificadas, junto con un aumento del poder y la vida de las mismas, para gloria de
su gran nombre, la ampliación del reino de su Hijo, la corroboración de la paz y el
amor entre los reinos, la unidad y el consuelo de todo su pueblo, y nuestra
edificación mutua en el amor.

Prefacio

Al principio de la bendita Reforma, nuestros sabios y piadosos antepasados se
ocuparon de establecer un orden para corregir muchas cosas que entonces, por medio
de la Palabra, descubrieron que eran vanas, erróneas, supersticiosas e idolátricas en el
culto público a Dios. Esto ocasionó que muchos hombres piadosos y eruditos se
alegraran mucho del Libro de Oración Común, en ese momento establecido; porque
al eliminarse la misa y el resto del servicio en latín, el culto público se celebraba en
nuestra propia lengua: muchos de los ciudadanos comunes también se benefician al
escuchar las Escrituras leídas en su propia lengua, que antes eran para ellos como un
libro sellado.

Sin embargo, la larga y triste experiencia ha puesto de manifiesto que la liturgia
utilizada en la Iglesia de Inglaterra, (a pesar de todos los esfuerzos y las intenciones
religiosas de los compiladores de la misma) ha demostrado ser una ofensa, no sólo
para muchos de los piadosos en casa, sino también para las iglesias reformadas en el
extranjero. Porque, por no hablar de instar a la lectura de todas las oraciones, lo que
aumentó en gran medida la carga de la misma, las muchas ceremonias inútiles y
gravosas contenidas en ella han causado mucho daño, tanto por inquietar las
conciencias de muchos ministros y personas piadosas, que no podían someterse a
ellas, como por privarles de las ordenanzas de Dios, que no podrían disfrutar sin
conformarse o suscribir esas ceremonias. Varios buenos cristianos han sido, por
medio de esto, alejados de la mesa del Señor; y varios ministros capaces y fieles han
sido excluidos del ejercicio de su ministerio, (poniendo en peligro a muchos miles de
almas, en un tiempo de tanta escasez de pastores fieles) y despojados de su sustento,
para la perdición de ellos y sus familias. Los prelados y su facción se han esforzado
por elevar su estimación a tal altura, como si no hubiera otro culto, o forma de adorar
a Dios, entre nosotros, sino el libro de servicio; para el gran obstáculo de la
predicación de la Palabra, y (en algunos lugares, especialmente últimamente) para la
exclusión de él como innecesario, o en el mejor de los casos, como muy inferior a la
lectura de la oración común; la cual fue hecha no mejor que un ídolo por muchas
personas ignorantes y supersticiosas, que, complaciéndose en su presencia en ese
servicio, y en su labia al tomar parte en él, se han endurecido así en su ignorancia y
descuido del conocimiento salvador y de la verdadera piedad.



Mientras tanto, los papistas se jactaban de que el libro les servía para una gran parte
de su servicio; y así se confirmaban no poco en su superstición e idolatría, esperando
más bien que volviéramos a ellos, en lugar de esforzarse por reformarse: en esta
expectativa se vieron últimamente muy alentados, cuando, sobre la pretendida
justificación de imponer las antiguas ceremonias, se obtuvieron diariamente otras
nuevas en la Iglesia.

Añádase a esto (que no estaba previsto, pero que ya ha sucedido) que la Liturgia ha
sido un gran medio, como por una parte para hacer y aumentar un ministerio ocioso y
poco edificante, que se contentaba con formas fijas hechas a sus manos por otros, sin
ponerse a ejercitar el don de la oración, con el que nuestro Señor Jesucristo se
complace en dotar a todos sus siervos a los que llama a ese oficio: Por otra parte, ha
sido (y será siempre, si se continúa) un asunto de interminables luchas y
contenciones en la Iglesia, y una trampa tanto para muchos ministros piadosos y
fieles, que han sido perseguidos y silenciados en esa ocasión, como para otros de
partes esperanzadas, muchos de los cuales han sido, y más aún serían, desviados de
todos los pensamientos del ministerio a otros estudios; especialmente en estos
últimos tiempos, en los que Dios concede a su pueblo más y mejores medios para
descubrir el error y la superstición, y para alcanzar el conocimiento de los misterios
de la piedad, y los dones de la predicación y la oración.

Por estas y otras muchas consideraciones de peso en relación con todo el libro en
general, y por diversos detalles contenidos en él; no por amor a la novedad, ni por la
intención de menospreciar a nuestros primeros reformadores (de quienes estamos
persuadidos que, si vivieran, se unirían a nosotros en esta obra, y a quienes
reconocemos como excelentes instrumentos, levantados por Dios, para comenzar la
purificación y edificación de su casa, y deseamos que sean tenidos por nosotros y por
la posteridad en eterno recuerdo, con agradecimiento y honor) sino para que
podamos responder en alguna medida a la bondadosa providencia de Dios, que en
este momento nos llama a una mayor reforma, y podamos satisfacer nuestras propias
conciencias, y responder a la expectativa de otras iglesias reformadas, y a los deseos
de muchos de los piadosos entre nosotros, y además dar algún testimonio público de
nuestros esfuerzos por la uniformidad en el culto divino, que hemos prometido en
nuestra Liga y Pacto Solemne; después de haber invocado seria y frecuentemente el
nombre de Dios, y después de haber consultado mucho, no con la carne y la sangre,
sino con su Santa Palabra, hemos resuelto dejar de lado la antigua Liturgia, con los
muchos ritos y ceremonias que antes se usaban en el culto de Dios; y hemos
acordado este siguiente Directorio para todas las partes del culto público, en tiempos
ordinarios y extraordinarios. En el que hemos tenido cuidado de exponer las cosas
que son de institución divina en cada ordenanza; y otras cosas que hemos procurado
exponer según las reglas de la prudencia cristiana, de acuerdo con las reglas
generales de la Palabra de Dios; siendo nuestro propósito sólo que las cabezas
generales, el sentido y el alcance de las oraciones, y otras partes del culto público,
sean conocidos por todos, pueda haber un consentimiento de todas las iglesias en
aquellas cosas que contienen la sustancia del servicio y el culto de Dios; y los
ministros puedan por la presente ser dirigidos, en sus administraciones, a mantener la
misma solidez en la doctrina y en la oración, y puedan, si es necesario, tener alguna



ayuda y mobiliario, y aún así no se vuelvan por la presente perezosos y negligentes
en despertar los dones de Cristo en ellos; sino que cada uno, por medio de la
meditación, cuidando de sí mismo y del rebaño de Dios que se le ha encomendado, y
observando sabiamente los caminos de la Divina Providencia, tenga cuidado de
proveer su corazón y su lengua con más u otros materiales de oración y exhortación,
según sea necesario en todas las ocasiones.

De la Asamblea de la Congregación y su comportamiento en el culto público a Dios

CUANDO la congregación se reúna para el culto público, el pueblo (habiendo
preparado antes sus corazones para ello) debe venir y unirse a él, sin ausentarse de la
ordenación pública por negligencia, o bajo el pretexto de reuniones privadas.

Que todos entren en la asamblea, no de manera irreverente, tomando sus asientos o
lugares sin adoración, o inclinándose hacia un lugar u otro, sino de manera grave y
decorosa.

Estando la congregación reunida, el ministro, después de llamarlos solemnemente a
la adoración del gran nombre de Dios, debe comenzar con la oración.

"Con toda reverencia y humildad, reconociendo la incomprensible grandeza y
majestad del Señor (en cuya presencia se presentan entonces de manera especial) y
su propia vileza e indignidad para acercarse a él, con su total incapacidad para una
obra tan grande; y suplicándole humildemente que les perdone, les ayude y les acepte
en todo el servicio que se va a celebrar, y que bendiga la parte concreta de su palabra
que se va a leer: Y todo en el nombre y la mediación del Señor Jesucristo".

Una vez iniciado el culto público, el pueblo debe atenderlo por completo,
absteniéndose de leer cualquier cosa, excepto lo que el ministro esté leyendo o
citando en ese momento; y absteniéndose mucho más de todo cuchicheo privado,
conferencias, saludos o de hacer reverencia a cualquier persona presente o que entre;
así como de toda mirada, sueño y otro comportamiento indecente, que pueda
perturbar al ministro o al pueblo, o que le obstaculice a uno mismo o a otros en el
servicio de Dios.

Si alguno, por necesidad, se ve impedido de estar presente al principio, no debe,
cuando entre en la congregación, dedicarse a sus devociones privadas, sino
disponerse reverentemente a unirse a la asamblea en la ordenanza de Dios que se esté
celebrando en ese momento.

De la lectura pública de las Sagradas Escrituras

La lectura de la Palabra en la congregación, siendo parte del culto público a Dios (en
el que reconocemos nuestra dependencia de él y nuestra sujeción a él) y un medio



santificado por él para la edificación de su pueblo, debe ser realizada por los pastores
y maestros.

Sin embargo, los que pretenden el ministerio, pueden ocasionalmente leer la Palabra
y ejercer su don de predicación en la congregación, si el presbiterio lo permite.

Todos los libros canónicos del Antiguo y del Nuevo Testamento (pero ninguno de los
comúnmente llamados apócrifos) se leerán públicamente en la lengua vulgar, según
la mejor traducción permitida, con claridad, para que todos puedan oír y entender.

La extensión de la porción que se leerá de una vez, se deja a la sabiduría del
ministro; pero es conveniente que de ordinario se lea un capítulo de cada Testamento
en cada reunión; y a veces más, cuando los capítulos sean cortos, o la coherencia del
asunto lo requiera.

Es necesario que todos los libros canónicos sean leídos en orden, para que el pueblo
pueda conocer mejor todo el cuerpo de las Escrituras; y ordinariamente, cuando la
lectura de cualquiera de los Testamentos termina en un día del Señor, debe comenzar
al siguiente.

Recomendamos también la lectura más frecuente de las Escrituras que el lector
considere mejor para la edificación de sus oyentes, como el libro de los Salmos y
otros similares.

Cuando el ministro que lee considere necesario exponer alguna parte de lo que se lee,
no lo haga hasta que se haya terminado todo el capítulo o salmo; y siempre se debe
tener en cuenta el tiempo, para que ni la predicación ni las demás ordenanzas se vean
obstaculizadas o se vuelvan tediosas. Esta regla debe observarse en todas las demás
actuaciones públicas.

Además de la lectura pública de las Sagradas Escrituras, se debe exhortar a toda
persona que sepa leer, a que lea las Escrituras en privado (y a todos los demás que no
sepan leer, si no están incapacitados por la edad o por otro motivo, se les debe
exhortar igualmente a que aprendan a leer) y a que tengan una Biblia.

De la oración pública antes del sermón

DESPUÉS de la lectura de la Palabra (y del canto del salmo), el ministro que va a
predicar debe procurar que su propio corazón y el de sus oyentes se vean afectados
por sus pecados, para que todos se lamenten en su sentido ante el Señor, y tengan
hambre y sed de la gracia de Dios en Jesucristo, procediendo a una confesión más
completa de los pecados, con vergüenza y santa confusión de rostro, e invocando al
Señor a este efecto:

Reconocer nuestra gran pecaminosidad, en primer lugar, a causa del pecado original,
que (además de la culpa que nos hace susceptibles de la condenación eterna) es la



semilla de todos los demás pecados, ha depravado y envenenado todas las facultades
y poderes del alma y del cuerpo, mancha nuestras mejores acciones, y (si no fuera
refrenado, o nuestros corazones renovados por la gracia) estallaría en innumerables
transgresiones, y en las mayores rebeliones contra el Señor que jamás fueron
cometidas por los más viles de los hijos de los hombres; y luego, por causa de los
pecados actuales, nuestros propios pecados, los pecados de los magistrados, de los
ministros, y de toda la nación, a los cuales somos muchos accesoriamente: cuyos
pecados reciben muchas y temibles agravaciones, pues hemos quebrantado todos los
mandamientos de la santa, justa y buena ley de Dios, haciendo lo que está prohibido
y dejando de hacer lo que está mandado; y eso no sólo por ignorancia y debilidad,
sino también, más prepotentemente, contra la luz de nuestras mentes, las
comprobaciones de nuestras conciencias y las mociones de su propio Espíritu Santo
en sentido contrario, de modo que no tenemos ningún manto para nuestros pecados;
Sí, no sólo despreciando las riquezas de la bondad, la paciencia y la longanimidad de
Dios, sino oponiéndonos a muchas invitaciones y ofertas de gracia en el Evangelio;
no esforzándonos, como deberíamos, en recibir a Cristo en nuestros corazones por la
fe, ni en caminar dignamente de él en nuestras vidas.

Lamentar nuestra ceguera de mente, la dureza de corazón, la incredulidad, la
impenitencia, la seguridad, la tibieza, la esterilidad; o no esforzarnos por la
mortificación y la novedad de vida, ni por el ejercicio de la piedad en el poder de la
misma; y que los mejores de nosotros no hayamos caminado tan firmemente con
Dios, ni hayamos guardado nuestras vestiduras tan sin mancha, ni hayamos sido tan
celosos de su gloria, y del bien de los demás, como deberíamos: y llorar por otros
pecados de los que la congregación es particularmente culpable, a pesar de las
múltiples y grandes misericordias de nuestro Dios, el amor de Cristo, la luz del
evangelio y la reforma de la religión, nuestros propios propósitos, promesas, votos,
pacto solemne y otras obligaciones especiales, en sentido contrario.

Reconocer y confesar que, así como estamos convencidos de nuestra culpa, por un
profundo sentido de la misma, nos juzgamos indignos de los más pequeños
beneficios, más dignos de la más feroz ira de Dios, y de todas las maldiciones de la
ley, y de los más pesados juicios infligidos a los pecadores más rebeldes; y para que
con toda justicia nos quite su reino y su evangelio, nos atormente con toda clase de
juicios espirituales y temporales en esta vida, y después nos arroje a las tinieblas
totales, en el lago que arde con fuego y azufre, donde el llanto y el crujir de dientes
es eterno.

A pesar de todo ello, acercarnos al trono de la gracia, alentándonos con la esperanza
de una respuesta bondadosa a nuestras oraciones, en las riquezas y la suficiencia de
esa única oblación, la satisfacción y la intercesión del Señor Jesucristo, a la diestra de
su Padre y nuestro Padre; y en la confianza de las grandísimas y preciosas promesas
de misericordia y gracia en la nueva alianza, por medio del mismo Mediador de la
misma, para deplorar la pesada ira y maldición de Dios, que no podemos evitar, ni
soportar; y para suplicar humilde y fervientemente la misericordia, en la libre y
completa remisión de todos nuestros pecados, y eso sólo por los amargos
sufrimientos y preciosos méritos de ese nuestro único Salvador Jesucristo.



Que el Señor se digne derramar su amor en nuestros corazones por medio del
Espíritu Santo; que nos selle, por el mismo Espíritu de adopción, la plena seguridad
de nuestro perdón y reconciliación; que consuele a todos los que lloran en Sión, que
hable de paz al espíritu herido y atribulado, y que cure a los corazones rotos: y en
cuanto a los pecadores seguros y presuntuosos, que abra sus ojos, convenza sus
conciencias y los convierta de las tinieblas a la luz, y del poder de Satanás a Dios,
para que también reciban el perdón de los pecados y una herencia entre los
santificados por la fe en Cristo Jesús.

Con la remisión de los pecados por la sangre de Cristo, orar por la santificación por
su Espíritu; la mortificación del pecado que habita en nosotros y que muchas veces
nos tiraniza; la vivificación de nuestros espíritus muertos con la vida de Dios en
Cristo; la gracia para capacitarnos y habilitarnos para todos los deberes de la
conversación y los llamados hacia Dios y los hombres; la fortaleza contra las
tentaciones; el uso santificado de las bendiciones y las cruces; y la perseverancia en
la fe y la obediencia hasta el fin.

Orar por la propagación del evangelio y del reino de Cristo a todas las naciones; por
la conversión de los judíos, la plenitud de los gentiles, la caída del Anticristo y la
aceleración de la segunda venida de nuestro Señor; por la liberación de las iglesias
afligidas en el extranjero de la tiranía de la facción anticristiana, y de las crueles
opresiones y blasfemias del Turco; por la bendición de Dios sobre las iglesias
reformadas, especialmente sobre las iglesias y reinos de Escocia, Inglaterra e Irlanda,
ahora más estricta y religiosamente unidos en la Liga y Pacto Nacional Solemne; y
por nuestras plantaciones en las partes remotas del mundo: más particularmente por
esa iglesia y reino de los que somos miembros, para que en ellos Dios establezca la
paz y la verdad, la pureza de todas sus ordenanzas y el poder de la piedad; impida y
elimine la herejía, el cisma, la profanidad, la superstición, la seguridad y la falta de
fruto bajo los medios de la gracia; sanee todas nuestras rentas y divisiones, y nos
preserve del incumplimiento de nuestro Pacto Solemne.

Orar por todas las autoridades, especialmente por la Majestad del Rey; para que Dios
lo haga rico en bendiciones, tanto en su persona como en su gobierno; establezca su
trono en la religión y la justicia, lo salve de los malos consejos, y lo convierta en un
instrumento bendito y glorioso para la conservación y propagación del Evangelio,
para el estímulo y la protección de los que hacen el bien, el terror de todos los que
hacen el mal, y el gran bien de toda la iglesia, y de todos sus reinos; por la
conversión de la Reina, la educación religiosa del Príncipe y el resto de la
descendencia real; por el consuelo de la afligida Reina de Bohemia, hermana de
nuestro Soberano; y por la restitución y el establecimiento del ilustre Príncipe Carlos,
Elector Palatino del Rin, en todos sus dominios y dignidades; por la bendición del
Alto Tribunal del Parlamento, (cuando se reúna en cualquiera de estos reinos
respectivamente) la nobleza, los jueces y magistrados subordinados, la alta burguesía
y toda la plebe; por todos los pastores y maestros, para que Dios los llene de su
Espíritu, los haga ejemplarmente santos, sobrios, justos, pacíficos y bondadosos en
sus vidas; sanos, fieles y poderosos en su ministerio; y siga todas sus labores con



abundancia de éxito y bendición; y dé a todo su pueblo pastores según su propio
corazón; por las universidades, y todas las escuelas y seminarios religiosos de la
iglesia y la comunidad, para que florezcan más y más en el aprendizaje y la piedad;
por la ciudad o congregación particular, para que Dios derrame una bendición sobre
el ministerio de la Palabra, los sacramentos y la disciplina, sobre el gobierno civil y
sobre todas las familias y personas que lo componen; para que tenga misericordia
con los afligidos en cualquier aflicción interna o externa; para que el tiempo sea
propicio y fructífero, según lo requiera el tiempo; para que evite los juicios que
sentimos o tememos, o a los que estamos expuestos, como el hambre, la peste, la
espada y otros similares.

Y, con la confianza de su misericordia para con toda su iglesia, y la aceptación de
nuestras personas, por los méritos y la mediación de nuestro Sumo Sacerdote, el
Señor Jesús, profesar que es el deseo de nuestras almas tener comunión con Dios en
el uso reverente y consciente de sus santas ordenanzas; y, con ese fin, rogarle
fervientemente que nos conceda su gracia y asistencia eficaz para la santificación de
su santo sábado, el día del Señor, en todos sus deberes, públicos y privados, tanto
para nosotros como para todas las demás congregaciones de su pueblo, según las
riquezas y la excelencia del Evangelio, que se celebra y disfruta en este día.

Y porque hemos sido oidores inútiles en tiempos pasados, y ahora no podemos
recibir por nosotros mismos, como deberíamos, las cosas profundas de Dios, los
misterios de Jesucristo, que requieren un discernimiento espiritual; para rogar que el
Señor, que enseña a sacar provecho, tenga a bien derramar el Espíritu de gracia, junto
con los medios externos del mismo, haciéndonos alcanzar tal medida de la excelencia
del conocimiento de Cristo Jesús, nuestro Señor, y, en él, de las cosas que pertenecen
a nuestra paz, que consideremos todas las cosas como escoria en comparación con él;
y para que, gustando las primicias de la gloria que ha de ser revelada, anhelemos una
comunión más plena y perfecta con él, para que donde él esté, estemos también
nosotros, y disfrutemos de la plenitud de los gozos y placeres que están a su diestra
por los siglos de los siglos.

Más particularmente, que Dios provea de manera especial a su siervo (ahora llamado
a dispensar el pan de vida a su casa) de sabiduría, fidelidad, celo y expresión, para
que pueda repartir correctamente la Palabra de Dios, a cada uno su porción, en
evidencia y demostración del Espíritu y el poder; y que el Señor circuncide los oídos
y los corazones de los oyentes, para que escuchen, amen y reciban con mansedumbre
la Palabra injertada, que es capaz de salvar sus almas; que los haga como un buen
terreno para recibir la buena semilla de la Palabra, y los fortalezca contra las
tentaciones de Satanás, las preocupaciones del mundo, la dureza de sus propios
corazones, y cualquier otra cosa que pueda obstaculizar su escucha provechosa y
salvadora; para que así Cristo sea formado en ellos, y viva en ellos, para que todos
sus pensamientos sean llevados al cautiverio de la obediencia de Cristo, y sus
corazones sean establecidos en toda buena palabra y obra para siempre.

Consideramos que este es un orden conveniente, en la oración pública ordinaria; sin
embargo, así como el ministro puede diferir (según la prudencia que considere
conveniente) alguna parte de estas peticiones hasta después de su sermón, u ofrecer a



Dios algunas de las acciones de gracias que se señalan más adelante, en su oración
antes de su sermón.

De la predicación de la Palabra

La PREDICACIÓN de la Palabra, siendo el poder de Dios para la salvación, y una de
las obras más grandes y excelentes que pertenecen al ministerio del evangelio, debe
ser realizada de tal manera que el obrero no tenga que avergonzarse, sino que pueda
salvarse a sí mismo y a los que lo escuchan.

Se presupone (de acuerdo con las reglas de ordenación) que el ministro de Cristo está
en F-cierta medida dotado para tan importante servicio, por su habilidad en las
lenguas originales, y en las artes y ciencias que son auxiliares de la divinidad; por su
conocimiento en todo el cuerpo de la teología, pero sobre todo en las Sagradas
Escrituras, teniendo sus sentidos y su corazón ejercitados en ellas por encima de la
clase común de creyentes; y por la iluminación del Espíritu de Dios, y otros dones de
edificación, que (junto con la lectura y el estudio de la Palabra) debe seguir buscando
mediante la oración y un corazón humilde, resolviendo admitir y recibir cualquier
verdad aún no alcanzada, siempre que Dios se la dé a conocer. Todo lo cual ha de
aprovechar y mejorar en sus preparativos privados, antes de exponer en público lo
que ha dispuesto.

De ordinario, el tema de su sermón ha de ser algún texto de la Escritura, que exponga
algún principio o fundamento de la religión, o que sea adecuado para alguna ocasión
especial emergente; o puede continuar con algún capítulo, salmo o libro de la
Sagrada Escritura, según lo considere conveniente.

Que la introducción a su texto sea breve y perspicua, extraída del propio texto, o del
contexto, o de algún lugar paralelo, o de una frase general de la Escritura.

Si el texto es largo (como a veces debe serlo en las historias o parábolas), dé un
breve resumen del mismo; si es corto, una paráfrasis del mismo, si es necesario: en
ambos casos, mire diligentemente el alcance del texto, y señale las principales
cabezas y fundamentos de la doctrina que ha de sacar de él.

Al analizar y dividir su texto, debe tener en cuenta más el orden de la materia que el
de las palabras, y no cargar la memoria de los oyentes al principio con demasiados
miembros de división, ni molestar sus mentes con términos oscuros de arte.

Al plantear las doctrinas del texto, su cuidado debe ser, primero, que el asunto sea la
verdad de Dios. En segundo lugar, que sea una verdad contenida en el texto o basada
en él, para que los oyentes puedan discernir cómo lo enseña Dios a partir de él. En
tercer lugar, que insista principalmente en las doctrinas a las que se refiere
principalmente, y que haga lo más posible por la edificación de los oyentes.



La doctrina debe ser expresada en términos claros; o, si alguna cosa en ella necesita
explicación, debe ser abierta, y la consecuencia también del texto debe ser aclarada.
Los lugares paralelos de la Escritura que confirman la doctrina, deben ser más bien
claros y pertinentes, que muchos, y (es necesario) algo de insistencia, y aplicados al
propósito en cuestión.

Los argumentos o razones han de ser sólidos y, en la medida de lo posible,
convincentes. Las ilustraciones, del tipo que sean, deben estar llenas de luz, y ser
tales que puedan transmitir la verdad en el corazón del oyente con deleite espiritual.

Si parece surgir alguna duda obvia de la Escritura, de la razón o del prejuicio de los
oyentes, es muy necesario eliminarla, conciliando las aparentes diferencias,
respondiendo a las razones y descubriendo y eliminando las causas del prejuicio y
del error. Por lo demás, no conviene entretener a los oyentes con la exposición o
respuesta de vanas o perversas cavilaciones, que, como son interminables, su
exposición y respuesta obstaculizan más que promueven la edificación.

No debe quedarse en la doctrina general, aunque nunca estará
suficientemente aclarada y confirmada, sino llevarla a un uso especial, aplicándola a
sus oyentes: Lo cual, aunque resulte una obra de gran dificultad para él mismo, que
requiere mucha prudencia, celo y meditación, y que para el hombre natural y
corrupto será muy desagradable; sin embargo, ha de procurar realizarla de tal
manera, que sus oyentes sientan que la Palabra de Dios es eficaz y poderosa, y que
discierne los pensamientos y las intenciones del corazón; y que, si está presente
algún incrédulo o ignorante, se le manifiesten los secretos de su corazón, y dé gloria
a Dios.

En el uso de la instrucción o la información en el conocimiento de alguna verdad,
que es una consecuencia de su doctrina, puede (cuando sea conveniente) confirmarla
con algunos argumentos firmes del texto en cuestión, y otros lugares de la escritura,
o de la naturaleza de ese lugar común en la divinidad, de la cual esa verdad es una
rama.

Al refutar las falsas doctrinas, no debe levantar una vieja herejía de la tumba, ni
mencionar una opinión blasfema innecesariamente; pero, si el pueblo está en peligro
de un error, debe rebatirlo sólidamente, y tratar de satisfacer sus juicios y conciencias
contra todas las objeciones.

Al exhortar a los deberes, ha de enseñar también, según considere oportuno, los
medios que ayudan a cumplirlos.

En la exhortación, la reprensión y la amonestación pública (que requieren una
sabiduría especial), no sólo debe descubrir la naturaleza y la grandeza del pecado,
con la miseria que lo acompaña, sino también mostrar el peligro que corren sus
oyentes de ser alcanzados y sorprendidos por él, junto con los remedios y la mejor
manera de evitarlo.



Al aplicar el consuelo, ya sea general contra todas las tentaciones, o particular contra
algunos problemas o terrores especiales, debe responder cuidadosamente a las
objeciones que un corazón atribulado y un espíritu afligido puedan sugerir en sentido
contrario. También es necesario a veces dar algunas notas de prueba, (lo cual es muy
provechoso, especialmente cuando es realizado por ministros capaces y
experimentados, con circunspección y prudencia, y las señales claramente fundadas
en la Sagrada Escritura) por medio de las cuales los oyentes puedan examinarse a sí
mismos si han alcanzado esas gracias, y realizado esos deberes, a los cuales él
exhorta, o son culpables del pecado reprendido, y están en peligro de los juicios
amenazados, o son aquellos a quienes pertenecen los consuelos propuestos; para que,
en consecuencia, puedan ser avivados y excitados al deber, humillados por sus
carencias y pecados, afectados por su peligro y fortalecidos con el consuelo, según lo
requiera su condición, al ser examinados.

Y, como no necesita siempre proseguir con cada doctrina que se encuentra en su
texto, es prudente que elija los usos que, por su residencia y conversación con su
rebaño, encuentre más necesarios y oportunos; y, entre éstos, los que más puedan
atraer sus almas a Cristo, la fuente de luz, santidad y consuelo.

Este método no se prescribe como necesario para todos los hombres, o sobre todos
los textos; sino que sólo se recomienda, por haberse encontrado por experiencia que
es muy bendecido por Dios, y muy útil para el entendimiento y la memoria de la
gente.

Pero el siervo de Cristo, cualquiera que sea su método, debe realizar todo su
ministerio:

1. Con dolor, no haciendo la obra del Señor con negligencia.

2. Claramente, para que los más mezquinos puedan entender; entregando la verdad
no con las palabras seductoras de la sabiduría del hombre, sino con la demostración
del Espíritu y del poder, para que la cruz de Cristo no quede sin efecto;
absteniéndose también de un uso inútil de lenguas desconocidas, frases extrañas y
cadencias de sonidos y palabras; citando con moderación frases de escritores
eclesiásticos o de otros humanos, antiguos o modernos, aunque nunca sean tan
elegantes.

3. Con fidelidad, mirando al honor de Cristo, a la conversión, edificación y salvación
del pueblo, no a su propia ganancia o gloria; no reteniendo nada que pueda promover
esos santos fines, dando a cada uno su propia porción, y teniendo un respeto
indiferente hacia todos, sin descuidar a los más mezquinos, ni perdonar a los más
grandes, en sus pecados.

4. Sabiamente, formulando todas sus doctrinas, exhortaciones, y especialmente sus
reprimendas, de la manera que más pueda prevalecer; mostrando todo el respeto
debido a la persona y al lugar de cada uno, y no mezclando su propia pasión o
amargura.



5. Gravemente, como corresponde a la Palabra de Dios; evitando todo gesto, voz y
expresiones que puedan ocasionar que las corrupciones de los hombres lo desprecien
a él y a su ministerio.

6. Con afecto amoroso, para que la gente vea que todo proviene de su celo piadoso, y
su deseo sincero de hacerles el bien. Y,

7. Como enseñado por Dios, y persuadido en su propio corazón, de que todo lo que
enseña es la verdad de Cristo; y caminando delante de su rebaño, como un ejemplo
para ellos en ello; seriamente, tanto en privado como en público, recomendando sus
labores a la bendición de Dios, y velando por sí mismo, y por el rebaño del cual el
Señor lo ha hecho supervisor: Así la doctrina de la verdad se conservará incorrupta,
muchas almas se convertirán y serán edificadas, y él mismo recibirá múltiples
consuelos de sus trabajos incluso en esta vida, y después la corona de gloria que le
será reservada en el mundo venidero.

Cuando en una congregación hay más ministros que uno, y éstos son de diferentes
dones, cada uno puede dedicarse más especialmente a la doctrina o a la exhortación,
según el don en que más sobresalga, y según convengan entre sí.

De la oración después del sermón

Terminado el sermón, el ministro debe dar gracias por el gran amor de Dios, al
enviarnos a su Hijo Jesucristo; por la comunicación de su Espíritu Santo; por la luz y
la libertad del glorioso Evangelio, y por las ricas y celestiales bendiciones reveladas
en él; como, por ejemplo, la elección, la vocación, la adopción, la justificación, la
santificación y la esperanza de gloria; por la admirable bondad de Dios al liberar la
tierra de las tinieblas y la tiranía anticristianas, y por todas las demás liberaciones
nacionales; por la reforma de la religión; por la alianza; y por muchas bendiciones
temporales.

Orar por la permanencia del Evangelio y de todas sus ordenanzas en su pureza, poder
y libertad: convertir las principales y más útiles asuntos del sermón en unas pocas
peticiones; y orar para que permanezca en el corazón y produzca frutos.

Orar para prepararse para la muerte y el juicio, y velar por la venida de nuestro Señor
Jesucristo: suplicar a Dios el perdón de las iniquidades de nuestras cosas santas, y la
aceptación de nuestro sacrificio espiritual, por el mérito y la mediación de nuestro
gran Sumo Sacerdote y Salvador el Señor Jesucristo.

Y porque la oración que Cristo enseñó a sus discípulos no sólo es un modelo de
oración, sino que es en sí misma una oración muy completa, recomendamos que se
utilice también en las oraciones de la iglesia. Y considerando que, en la
administración de los sacramentos, la celebración de ayunos públicos y días de
acción de gracias, y otras ocasiones especiales, que pueden dar lugar a peticiones y
agradecimientos especiales, es necesario expresar algo en nuestras oraciones



públicas, (como en este momento es nuestro deber orar por una bendición sobre la
Asamblea de los teólogos, los ejércitos por mar y tierra, para la defensa del Rey, el
Parlamento y el Reino) cada ministro está aquí para aplicarse en su oración, antes o
después del sermón, a esas ocasiones: pero, en cuanto a la forma, se le deja libertad,
según Dios le dirija y le capacite en piedad y sabiduría para cumplir con su deber.

Terminada la oración, cántese un salmo, si se puede hacer con conveniencia.
Después de lo cual (a menos que siga alguna otra ordenanza de Cristo que concierna
a la congregación en ese momento) el ministro despide a la congregación con una
bendición solemne.

Del Sacramento del Bautismo

De la administración de los sacramentos:

Y PRIMERO, DEL BAUTISMO.

El bautismo, así como no debe retrasarse innecesariamente, tampoco debe ser
administrado en ningún caso por cualquier persona privada, sino por un ministro de
Cristo, llamado a ser el administrador de los misterios de Dios.

Tampoco debe administrarse en lugares privados, o en privado, sino en el lugar del
culto público, y a la vista de la congregación, donde el pueblo pueda ver y oír más
convenientemente; y no en los lugares donde las pilas, en el tiempo del papismo, se
colocaban inadecuada y supersticiosamente.

El niño que va a ser bautizado, después de haberse avisado al ministro la víspera,
debe ser presentado por el padre, o (en caso de su necesaria ausencia) por algún
amigo cristiano en su lugar, profesando su ferviente deseo de que el niño sea
bautizado.

Antes del bautismo, el ministro debe decir algunas palabras de instrucción
sobre la institución, la naturaleza, el uso y los fines de este sacramento,
indicando,
"Que fue instituido por nuestro Señor Jesucristo. Que es un sello del pacto de gracia,
de nuestro injerto en Cristo y de nuestra unión con él, de la remisión de los pecados,
de la regeneración, de la adopción y de la vida eterna. Que el agua, en el bautismo,
representa y significa tanto la sangre de Cristo, que quita toda la culpa del pecado,
original y actual, como la virtud santificadora del Espíritu de Cristo contra el
dominio del pecado y la corrupción de nuestra naturaleza pecaminosa. Que bautizar,
o rociar y lavar con agua, significa la limpieza del pecado por la sangre y por el
mérito de Cristo, junto con la mortificación del pecado, y la elevación del pecado a
una vida nueva, en virtud de la muerte y resurrección de Cristo: Que la promesa se
hace a los creyentes y a su descendencia; y que la descendencia y la posteridad de los
fieles, nacidos dentro de la iglesia,
tienen, por su nacimiento, interés en el pacto, y derecho al sello del mismo, y a los



privilegios externos de la iglesia, bajo el evangelio, no menos que los hijos de
Abraham en el tiempo del Antiguo Testamento; siendo el pacto de gracia, por
sustancia, el mismo; y la gracia de Dios, y el consuelo de los creyentes, más
abundantes que antes. Que el Hijo de Dios admitió a los niños pequeños en su
presencia, abrazándolos y bendiciéndolos, diciendo: Porque de los tales es el reino de
Dios. Que los niños, por el bautismo, son recibidos solemnemente en el seno de la
iglesia visible, distinguidos del mundo y de los que están fuera, y unidos a los
creyentes; y que todos los que son bautizados en el nombre de Cristo, renuncian, y
por su bautismo están obligados a luchar contra el diablo, el mundo y la carne. Que
son cristianos, y federalmente santos antes del bautismo, y por eso son bautizados.
Que la gracia interior y la virtud del bautismo no están ligadas al momento mismo en
que se administra; y que el fruto y el poder del mismo alcanzan todo el curso de
nuestra vida; y que el bautismo exterior no es tan necesario como para que, por su
falta, el niño esté en peligro de condenación, o los padres sean culpables, si no
desprecian o descuidan la ordenanza de Cristo, cuando y donde se puede tener".

En estas o similares instrucciones, el ministro debe usar su propia libertad y sabiduría
piadosa, según lo requiera la ignorancia o los errores en la doctrina del bautismo, y la
edificación del pueblo.

También debe amonestar a todos los presentes,

"Que miren hacia atrás, hacia su bautismo; que se arrepientan de sus pecados contra
su pacto con Dios; que estimulen su fe; que mejoren y hagan un uso correcto de su
bautismo, y del pacto sellado por él entre Dios y sus almas".

Debe exhortar a los padres,

"Que considere la gran misericordia de Dios para con él y su hijo; que eduque al niño
en el conocimiento de los fundamentos de la religión cristiana, y en la crianza y
amonestación del Señor; y que le haga saber el peligro de la ira de Dios para sí
mismo y para el niño, si es negligente: exigiendo su promesa solemne para el
cumplimiento de su deber".

Una vez hecho esto, la oración debe ir acompañada de la palabra de la institución,
para santificar el agua para este uso espiritual; y el ministro debe orar a este o similar
efecto:

"Que el Señor, que no nos ha dejado como extraños sin el pacto de la promesa, sino
que nos ha llamado a los privilegios de sus ordenanzas, se digne santificar y bendecir
su propia ordenanza del bautismo en este momento. Que uniera el bautismo interior
de su Espíritu con el bautismo exterior de agua; que hiciera de este bautismo para el
niño un sello de adopción, remisión de pecados, regeneración y vida eterna, y todas
las demás promesas del pacto de gracia: Para que el niño sea plantado en la
semejanza de la muerte y resurrección de Cristo; y para que, destruido en él el cuerpo
del pecado, sirva a Dios en novedad de vida todos sus días".



A continuación, el ministro debe pedir el nombre del niño; una vez que se lo haya
dicho, debe decir (llamando al niño por su nombre)

Yo te bautizo en el nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo.

Al pronunciar estas palabras, debe bautizar al niño con agua, lo cual, en cuanto a la
forma de hacerlo, no sólo es lícito, sino que es suficiente y muy conveniente que sea
derramando o rociando el agua sobre el rostro del niño, sin añadir ninguna otra
ceremonia.

Hecho esto, debe dar gracias y orar, con este o el mismo propósito:

"Reconociendo con todo agradecimiento, que el Señor es fiel en el cumplimiento del
pacto y la misericordia. Que es bueno y misericordioso, no sólo porque nos cuenta
entre sus santos, sino que también se complace en conceder a nuestros hijos esta
singular muestra e insignia de su amor en Cristo. Que, en su verdad y especial
providencia, cada día introduce a algunos en el seno de su iglesia, para que sean
partícipes de sus inestimables beneficios, adquiridos por la sangre de su amado Hijo,
para la permanencia y el crecimiento de su iglesia.

Y rogando que el Señor continúe y confirme cada día más su inefable favor: Que
reciba al niño ahora bautizado, y solemnemente ingresado en la casa de la fe, bajo su
tutela y defensa paternal, y se acuerde de él con el favor que muestra a su pueblo;
que, si es sacado de esta vida en su infancia, el Señor, que es rico en misericordia, se
complazca en recibirlo en la gloria; y si vive, y llega a la edad de la discreción, que el
Señor le enseñe de tal manera por su palabra y su Espíritu, y haga que su bautismo
sea eficaz para él, y lo sostenga de tal manera por su poder y gracia divinos, que por
la fe pueda prevalecer contra el diablo, el mundo y la carne, hasta que al final
obtenga una victoria completa y final, y así sea guardado por el poder de Dios
mediante la fe para la salvación, por medio de Jesucristo nuestro Señor".

Del Sacramento de la Cena del Señor

La comunión o cena del Señor debe celebrarse con frecuencia; pero la frecuencia
puede ser considerada y determinada por los ministros y otros gobernantes de la
iglesia de cada congregación, según lo consideren más conveniente para la
comodidad y la edificación del pueblo a su cargo. Y, cuando se administre, juzgamos
conveniente que se haga después del sermón de la mañana.

Los ignorantes y los escandalosos no son aptos para recibir el sacramento de la Cena
del Señor.

Cuando este sacramento no pueda administrarse con frecuencia, es necesario que se
dé una advertencia pública el día sábado antes de su administración, y que, ya sea en
ese momento o en algún día de esa semana, se enseñe algo relativo a esa ordenanza y
a la debida preparación y participación en ella, para que, mediante el uso diligente de



todos los medios santificados por Dios para ese fin, tanto en público como en
privado, todos puedan llegar mejor preparados a esa fiesta celestial.

Cuando llegue el día de la administración, el ministro, después de haber terminado su
sermón y oración, hará una breve exhortación:

"Expresando el inestimable beneficio que tenemos por este sacramento, junto con los
fines y el uso del mismo; exponiendo la gran necesidad de que se renueven por
medio de él nuestros consuelos y fuerzas en esta nuestra peregrinación y guerra: cuán
necesario es que acudamos a él con conocimiento, fe, arrepentimiento, amor y con
almas hambrientas y sedientas de Cristo y de sus beneficios; cuán grande es el
peligro de comer y beber indignamente.

A continuación, en nombre de Cristo, por una parte, advierte a todos los ignorantes,
escandalosos, profanos, o que viven en cualquier pecado u ofensa contra su
conocimiento o conciencia, que no se atrevan a venir a esa santa mesa; mostrándoles
que el que come y bebe indignamente, come y bebe juicio para sí mismo; y, por otra
parte, invita y alienta de manera especial a todos los que se esfuerzan por sentir la
carga de sus pecados y el temor a la ira, y desean alcanzar un mayor progreso en la
gracia del que aún pueden lograr, a venir a la mesa del Señor; asegurándoles, en el
mismo nombre, facilidad, refresco y fortaleza para sus almas débiles y cansadas. "

Después de esta exhortación, advertencia e invitación, estando antes la mesa
decentemente cubierta y colocada de tal manera que los comulgantes puedan sentarse
ordenadamente alrededor de ella o junto a ella, el ministro debe comenzar la acción
santificando y bendiciendo los elementos del pan y del vino puestos ante él, (el pan
en vasos cómodos y convenientes, preparados de tal manera que, al ser partido por él
y dado, pueda ser distribuido entre los comulgantes; el vino también en copas
grandes), habiendo mostrado primero, con unas pocas palabras, que esos elementos,
por lo demás comunes, están ahora apartados y santificados para este santo uso, por
la palabra de la institución y la oración.

Léanse las palabras de institución de los Evangelistas, o de la primera Epístola del
Apóstol Pablo a los Corintios, Cap. 11:23. He recibido del Señor, etc. hasta el
versículo 27 (1 Corintios 11:23-27), que el ministro puede, cuando lo considere
necesario, explicar y aplicar.

Que la oración, la acción de gracias o la bendición del pan y del vino sean de este
modo:

"Con el reconocimiento humilde y sincero de la grandeza de nuestra miseria, de la
que ni. hombre, ni ángel pudo librarnos, y de nuestra gran indignidad de la menor de
todas las misericordias de Dios; dar gracias a Dios por todos sus beneficios, y
especialmente por ese gran beneficio de nuestra redención, el amor de Dios Padre,
los sufrimientos y los méritos del Señor Jesucristo, Hijo de Dios, por los que hemos
sido liberados; y por todos los medios de gracia, la Palabra y los sacramentos; y por
este sacramento en particular, por el cual Cristo, y todos sus beneficios, son



aplicados y sellados a nosotros, los cuales, a pesar de la negación de ellos a otros, son
en gran misericordia continuados a nosotros, después de tanto y largo abuso de todos
ellos.

Profesar que no hay otro nombre bajo el cielo por el que podamos ser salvados, sino
el nombre de Jesucristo, por el cual sólo recibimos la libertad y la vida, tenemos
acceso al trono de la gracia, somos admitidos a comer y beber en su propia mesa, y
somos sellados por su Espíritu para una seguridad de felicidad y vida eterna.

Rogar encarecidamente a Dios, Padre de todas las misericordias y Dios de toda
consolación, que nos conceda su bondadosa presencia y la acción eficaz de su
Espíritu en nosotros; para que santifique estos elementos, tanto el pan como el vino,
y bendiga su propia ordenanza, para que recibamos por la fe el cuerpo y la sangre de
Jesucristo, crucificado por nosotros, y para que nos alimentemos de él, para que sea
uno con nosotros y nosotros con él, para que viva en nosotros y nosotros en él, y para
el que nos amó y se entregó por nosotros. "

Todo lo cual ha de procurar realizar con afectos adecuados, que respondan a tan
santa acción, y suscitar lo mismo en el pueblo.

Una vez santificados los elementos por la Palabra y la oración, el ministro, estando
en la mesa, debe tomar el pan en su mano y decir, con estas expresiones (u otras
similares, usadas por Cristo o su apóstol en esta ocasión)

"Según la santa institución, el mandato y el ejemplo de nuestro bendito Salvador
Jesucristo, tomo este pan y, después de dar gracias, lo parto y os lo doy; (ahí el
ministro, que también va a comunicar él mismo, debe partir el pan y darlo a los
comulgantes;) "Tomad y comed; esto es el cuerpo de Cristo que se ha partido por
vosotros; haced esto en memoria de él".

Del mismo modo, el ministro debe tomar la copa y decir, con estas expresiones (u
otras similares, utilizadas por Cristo o el apóstol en la misma ocasión):

"Según la institución, el mandato y el ejemplo de nuestro Señor Jesucristo, tomo esta
copa y os la doy; (aquí lo da a los comulgantes) Esta copa es el nuevo pacto en la
sangre de Cristo, que se derrama para la remisión de los pecados de muchos: bebedlo
todo".

Después de que todos hayan comulgado, el ministro puede, con unas pocas palabras,
hacerles recordar la gracia de Dios en Jesucristo, manifestada en este sacramento; y
exhortar a caminar dignamente de él".

El ministro debe dar solemnes gracias a Dios,

"Por su rica misericordia y su inestimable bondad, que les ha concedido en este
sacramento; y suplicar el perdón de los defectos de todo el servicio, y la bondadosa
asistencia de su buen Espíritu, para que puedan caminar con la fuerza de esa gracia,
como corresponde a quienes han recibido tan grandes promesas de salvación".



La colecta para los pobres debe ser ordenada de tal manera que ninguna parte del
culto público se vea obstaculizada por ello.

De la santificación del día del Señor

El día del Señor debe ser recordado de antemano, de modo que todos los negocios
mundanos de nuestras ocupaciones ordinarias puedan ser ordenados y dejados de
lado de manera oportuna, para que no sean un impedimento para la debida
santificación del día cuando éste llegue.

Todo el día debe celebrarse como santo para el Señor, tanto en público como en
privado, por ser el sábado cristiano. Para ello, es necesario que durante todo ese día
se produzca un santo cese o descanso de todos los trabajos innecesarios, y una
abstención, no sólo de todos los deportes y pasatiempos, sino también de todas las
palabras y pensamientos mundanos.

Que la dieta en ese día sea ordenada de tal manera que ni los sirvientes sean
innecesariamente detenidos del culto público a Dios, ni ninguna otra persona sea
impedida de santificar ese día. Que haya preparativos privados de cada persona y
familia, mediante la oración por ellos mismos, y para que Dios ayude al ministro, y
para que bendiga su ministerio; y mediante otros ejercicios santos, que puedan
disponerlos a una comunión más cómoda con Dios en sus ordenanzas públicas.

Que todo el pueblo se reúna tan oportunamente para el culto público, que toda la
congregación esté presente al principio, y con un solo corazón se una solemnemente
en todas las partes del culto público, y no se vaya hasta después de la bendición.

Que el tiempo que quede libre, entre o después de las reuniones solemnes de la
congregación en público, se emplee en la lectura, la meditación, la repetición de los
sermones; especialmente llamando a sus familias para que den cuenta de lo que han
oído, y catequizándolas, las santas conferencias, la oración para que se bendigan las
ordenanzas públicas, el canto de salmos, la visita a los enfermos, el socorro a los
pobres y otros deberes similares de piedad, caridad y misericordia, que hacen del
sábado un deleite.

De la solemnización del matrimonio

AUNQUE el matrimonio no es un sacramento, ni es peculiar de la Iglesia de Dios,
sino que es común a la humanidad y de interés público en toda comunidad; sin
embargo, debido a que los que se casan lo hacen en el Señor, y tienen una necesidad
especial de instrucción, dirección y exhortación, de la Palabra de Dios, al entrar en
esa nueva condición, y de la bendición de Dios sobre ellos, juzgamos conveniente
que el matrimonio sea solemnizado por un ministro de la Palabra legítimo, para que
pueda aconsejarlos y orar por una bendición sobre ellos.



El matrimonio debe ser entre un solo hombre y una sola mujer; y éstos no deben
estar dentro de los grados de consanguinidad o afinidad prohibidos por la Palabra de
Dios; y los contrayentes deben ser de edad discreta, aptos para hacer su propia
elección, o, por buenas razones, dar su consentimiento mutuo.

Antes de solemnizar el matrimonio entre cualesquiera personas, el ministro publicará
el propósito del matrimonio tres días de reposo antes, en la congregación, en el lugar
o lugares de su residencia más habitual y constante, respectivamente. Y de esta
publicación el ministro que vaya a unirlos en matrimonio deberá tener suficiente
testimonio, antes de proceder a solemnizar el matrimonio.

Antes de la publicación de su propósito (si los contrayentes son menores de edad), el
consentimiento de los padres, o de otras personas bajo cuyo poder se encuentren (en
caso de que los padres hayan fallecido), debe darse a conocer a los funcionarios de la
iglesia de esa congregación, para que quede constancia de ello.

Lo mismo debe observarse en los procedimientos de todos los demás, aunque sean
mayores de edad, cuyos padres estén vivos, para su primer matrimonio.

Y, en los matrimonios posteriores de cualquiera de esas partes, se les exhortará a no
contraer matrimonio sin antes informar a sus padres de ello (si con conveniencia
puede hacerse), procurando obtener su consentimiento.

Los padres no deben obligar a sus hijos a casarse sin su libre consentimiento, ni
negar su propio consentimiento sin una causa justa.

Una vez publicado el propósito o el contrato matrimonial, el matrimonio no debe ser
aplazado por mucho tiempo. Por lo tanto, el ministro, después de haber sido
convenientemente advertido, y sin que nada se oponga a ello, debe solemnizarlo
públicamente en el lugar designado por la autoridad para el culto público, ante un
número competente de testigos creíbles, a alguna hora conveniente del día, en
cualquier época del año, excepto en un día de humillación pública. Y aconsejamos
que no sea en el día del Señor.

Y porque todas las relaciones son santificadas por la Palabra y la oración, el ministro
debe orar para que se les bendiga, a este efecto:

"Reconociendo nuestros pecados, por los cuales nos hemos hecho menos que la
menor de todas las misericordias de Dios, y le hemos provocado a amargar todas
nuestras comodidades; suplicar encarecidamente, en el nombre de Cristo, al Señor
(cuya presencia y favor es la felicidad de toda condición, y endulza toda relación)
que sea su porción, y que los posea y acepte en Cristo, que ahora se van a unir en el
honorable estado del matrimonio, el pacto de su Dios: y que, así como los ha reunido
por su providencia, los santifique por su Espíritu, dándoles un nuevo estado de ánimo
adecuado a su nueva condición; enriqueciéndolos con todas las gracias para que
puedan cumplir los deberes, disfrutar de las comodidades, soportar las
preocupaciones y resistir las tentaciones que acompañan a esa condición, como



corresponde a los cristianos. "

Terminada la oración, es conveniente que el ministro les declare brevemente, a partir
de la Escritura,

"La institución, el uso y los fines del matrimonio, con los deberes conyugales que,
con toda fidelidad, deben cumplir el uno con el otro; exhortándoles a estudiar la santa
Palabra de Dios, para que aprendan a vivir por la fe, y a contentarse en medio de
todas las preocupaciones y problemas matrimoniales, santificando el nombre de
Dios, en un uso agradecido, sobrio y santo de todas las comodidades conyugales;
rezando mucho el uno con el otro y por el otro; vigilando y provocando el uno al otro
al amor y a las buenas obras; y viviendo juntos como herederos de la gracia de la
vida. "

Después de la alegación solemne de los contrayentes, ante el gran Dios, que
escudriña todos los corazones, y a quien han de dar estricta cuenta en el último día,
de que si alguno de ellos conoce alguna causa, por precontrato o de otra manera, por
la que no puedan proceder legalmente al matrimonio, que la descubra ahora; el
ministro (si no se reconoce ningún impedimento) hará que primero el hombre tome a
la mujer por la mano derecha, diciendo estas palabras:

Yo, [ ... ], te tomo a ti, [ ... ], como mi esposa, y prometo y convengo, en presencia de
Dios y ante esta congregación, ser un esposo amoroso y fiel para ti, hasta que Dios
nos separe por la muerte.

Entonces la mujer tomará al hombre por la mano derecha, y dirá estas palabras:

Yo, [ ... ] te tomo a ti, [ ... ], como mi esposo, y prometo y convengo, en presencia de
Dios y ante esta congregación, ser una esposa amorosa, fiel y obediente hasta que
Dios nos separe por la muerte.

Entonces la mujer tomará al hombre por la mano derecha, y dirá estas palabras

Yo, [ ... ], te tomo a ti, [ ... ], como mi esposo, y prometo y convengo, en presencia de
Dios y ante esta congregación, ser una esposa amorosa, fiel y obediente para ti, hasta
que Dios nos separe por la muerte.

Entonces, sin ninguna otra ceremonia, el ministro, en presencia de la congregación,
los declarará marido y mujer, según la ordenanza de Dios; y así concluirá la acción
con una oración a este efecto:

"Que el Señor se complazca en acompañar su propia ordenanza con su bendición,
suplicándole que enriquezca a las personas ahora casadas, como con otras prendas de
su amor, así particularmente con las comodidades y frutos del matrimonio, para
alabanza de su abundante misericordia, en y por Cristo Jesús".

Se debe llevar cuidadosamente un registro, en el que se anoten inmediatamente los
nombres de los contrayentes, con la fecha de su matrimonio, en un libro previsto para
ello, para que lo puedan consultar todos los interesados.



De la visita a los enfermos

Es deber del ministro no sólo enseñar al pueblo que le ha sido confiado en público,
sino también en privado; y particularmente amonestarlos, exhortarlos, reprenderlos y
confortarlos, en todas las ocasiones oportunas, en la medida en que su tiempo, sus
fuerzas y su seguridad personal se lo permitan.

Debe amonestarlos, en tiempo de salud, para que se preparen para la muerte; y, con
este propósito, deben consultar a menudo con su ministro sobre el estado de sus
almas; y, en tiempos de enfermedad, desear su consejo y ayuda, oportunamente y a
tiempo, antes de que les fallen las fuerzas y el entendimiento.

Los tiempos de enfermedad y aflicción son oportunidades especiales puestas en su
mano por Dios para ministrar una palabra a tiempo a las almas cansadas: porque
entonces las conciencias de los hombres están o deberían estar más despiertas para
pensar en su estado espiritual para la eternidad; y Satanás también se aprovecha
entonces para cargarlos más con tentaciones dolorosas y pesadas: por lo tanto, el
ministro, al ser enviado y reparar al enfermo, debe aplicarse, con toda ternura y
amor, a administrar algún bien espiritual a su alma, a este efecto.

A partir de la consideración de la presente enfermedad, puede instruirle a partir de las
Escrituras, que las enfermedades no vienen por casualidad, o por destemplanzas del
cuerpo solamente, sino por la sabia y ordenada dirección de la buena mano de Dios a
cada persona particular golpeada por ellas. Y que, ya sea que se le imponga por
desagrado por el pecado, para su corrección y enmienda, o para probar y ejercitar sus
gracias, o para otros fines especiales y excelentes, todos sus sufrimientos se
convertirán en su beneficio, y obrarán juntos para su bien, si se esfuerza
sinceramente por hacer un uso santificado de la visitación de Dios, sin despreciar su
castigo, ni cansarse de su corrección.

Si sospecha que es ignorante, le examinará en los principios de la religión,
especialmente en lo que se refiere al arrepentimiento y a la fe; y, según considere
oportuno, le instruirá en la naturaleza, el uso, la excelencia y la necesidad de esas
gracias, así como en lo que se refiere al pacto de la gracia y a Cristo, el Hijo de Dios,
el Mediador del mismo, y en lo relativo a la remisión de los pecados por la fe en él.

Exhortará al enfermo a que se examine a sí mismo, a que busque y pruebe su
conducta anterior y su estado para con Dios.

Y si el enfermo declara cualquier escrúpulo, duda o tentación que le asalte, se le
darán instrucciones y resoluciones para satisfacerlo y resolverlo.

Si parece que no tiene la debida conciencia de sus pecados, se debe procurar
convencerlo de sus pecados, de la culpa y del desierto de los mismos; de la suciedad
y la contaminación que el alma contrae por ellos; y de la maldición de la ley, y de la
ira de Dios, debida a ellos; para que se afecte verdaderamente y se humille por ellos:



y además hacer conocer el peligro de diferir el arrepentimiento, y de descuidar la
salvación en cualquier momento que se le ofrezca; para despertar su conciencia, y
despertarlo de una condición necia y segura, para aprehender la justicia y la ira de
Dios, ante la cual nadie puede permanecer, sino aquel que, perdido en sí mismo, se
aferra a Cristo por la fe.

Si se ha esforzado por andar en los caminos de la santidad y por servir a Dios con
rectitud, aunque no sin muchas fallas y debilidades; o si su espíritu está quebrantado
por el sentido del pecado, o abatido por la falta del sentido del favor de Dios;
entonces será conveniente levantarlo, presentándole la amplitud y plenitud de la
gracia de Dios, la suficiencia de la justicia en Cristo, las ofertas de gracia en el
evangelio, de que todos los que se arrepientan y crean de todo corazón en la
misericordia de Dios por medio de Cristo, renunciando a su propia justicia, tendrán
vida y salvación en él. También puede ser útil mostrarle que la muerte no tiene
ningún mal espiritual que temer para los que están en Cristo, porque el pecado, el
aguijón de la muerte, es quitado por Cristo, que ha liberado a todos los que son suyos
del miedo a la muerte, ha triunfado sobre el sepulcro, nos ha dado la victoria, ha
entrado él mismo en la gloria para preparar un lugar para su pueblo: de modo que ni
la vida ni la muerte podrán separarlos del amor de Dios en Cristo, en quien los tales
están seguros, aunque ahora deban ser puestos en el polvo, de obtener una
resurrección gozosa y gloriosa a la vida eterna.

También se puede aconsejar que se cuiden de una persuasión mal fundada en la
misericordia, o en la bondad de su condición para el cielo, de modo que renuncien a
todo mérito en sí mismos, y se apoyen totalmente en Dios para obtener misericordia,
en los únicos méritos y mediación de Jesucristo, quien se ha comprometido a no
desechar nunca a los que con verdad y sinceridad acuden a él. También hay que tener
cuidado de que el enfermo no se deje abatir por la desesperación, mediante una
representación tan severa de la ira de Dios que le corresponde por sus pecados, que
no se mitigue con una proposición sensata de Cristo y su mérito como puerta de
esperanza para todo creyente penitente.

Cuando el enfermo esté más tranquilo, pueda ser menos perturbado, y otros oficios
necesarios a su alrededor sean menos impedidos, el ministro, si lo desea, orará con él
y por él, en este sentido:

"Confesando y lamentando el pecado original y actual; la condición miserable de
todos por naturaleza, como hijos de la ira y bajo la maldición; reconociendo que
todas las enfermedades, las dolencias, la muerte y el mismo infierno, son los
problemas y efectos propios de las mismas; implorando la misericordia de Dios para
el enfermo, a través de la sangre de Cristo; suplicando que Dios le abra los ojos, le
descubra sus pecados, le haga ver que está perdido en sí mismo, le dé a conocer la
causa por la que Dios le hiere, le revele a Jesucristo para justicia y vida, le dé su
Espíritu Santo, para crear y fortalecer la fe para aferrarse a Cristo, para obrar en él
cómodas evidencias de su amor, para armarlo contra las tentaciones, para apartar su
corazón del mundo, para santificar su presente visitación, para dotarlo de paciencia y
fuerza para soportarla, y para darle perseverancia en la fe hasta el fin.



Que, si Dios quiere prolongar sus días, se digne bendecir y santificar todos los
medios para su recuperación; que elimine la enfermedad, renueve sus fuerzas y le
permita caminar dignamente de Dios, mediante un recuerdo fiel y la observancia
diligente de los votos y promesas de santidad y obediencia que los hombres suelen
hacer en tiempos de enfermedad, para que pueda glorificar a Dios en lo que le queda
de vida.

Y, si Dios ha determinado terminar sus días con la presente visitación, puede
encontrar tal evidencia del perdón de todos sus pecados, de su interés en Cristo, y de
la vida eterna por Cristo, que puede hacer que su hombre interior se renueve,
mientras su hombre exterior decae; para que pueda contemplar la muerte sin temor,
arrojarse enteramente a Cristo sin dudar, desear ser disuelto y estar con Cristo, y
recibir así el fin de su fe, la salvación de su alma, por los únicos méritos e intercesión
del Señor Jesucristo, nuestro único Salvador y Redentor todo suficiente".

El ministro lo amonestará también (cuando haya motivo para ello) para que ponga en
orden su casa y evite así los inconvenientes; para que se ocupe del pago de sus
deudas, y para que restituya o satisfaga lo que haya hecho mal; para que se reconcilie
con aquellos con quienes ha estado en desacuerdo, y para que perdone plenamente a
todos los hombres sus ofensas contra él, ya que espera el perdón de la mano de Dios.

Por último, el ministro puede aprovechar la presente ocasión para exhortar a quienes
rodean al enfermo a que consideren su propia mortalidad, vuelvan al Señor y hagan
las paces con él; que en la salud se preparen para la enfermedad, la muerte y el
juicio; y que todos los días de su tiempo señalado esperen hasta que llegue su
cambio, para que cuando aparezca Cristo, que es nuestra vida, puedan aparecer con
él en la gloria.

 

Del entierro de los muertos

CUANDO una persona parta de esta vida, que el cadáver, el día del entierro, sea
decentemente acompañado desde la casa hasta el lugar designado para el entierro
público, y allí sea enterrado inmediatamente, sin ninguna ceremonia.

Y porque la costumbre de arrodillarse y rezar junto al cadáver o hacia él, y otros usos
semejantes, en el lugar donde yace antes de que sea llevado a la sepultura, son
supersticiosos; y porque se ha abusado groseramente de rezar, leer y cantar, tanto al
ir a la tumba como en ella, no son de ninguna manera beneficiosos para los muertos,
y han demostrado ser de muchas maneras perjudiciales para los vivos; por lo tanto,
dejemos de lado todas esas cosas.

Sin embargo, juzgamos muy conveniente que los amigos cristianos que acompañan
al cadáver al lugar designado para el entierro público, se dediquen a meditaciones y
conferencias adecuadas a la ocasión y que el ministro, como en otras ocasiones,



también en este momento, si está presente, les haga recordar su deber.

Que esto no se extienda a negar ningún respeto o deferencia civil en el entierro,
adecuado al rango y condición del difunto, mientras vivía.

Del ayuno solemne público

CUANDO algunos juicios grandes y notables son infligidos a un pueblo, o
aparentemente inminentes, o por algunas provocaciones extraordinarias notoriamente
merecidas; como también cuando se debe buscar y obtener alguna bendición
especial, el ayuno solemne público (que debe continuar todo el día) es un deber que
Dios espera de esa nación o pueblo.

Un ayuno religioso requiere una abstinencia total, no sólo de todo alimento (a menos
que la debilidad corporal impida manifiestamente aguantar hasta que el ayuno
termine, en cuyo caso puede tomarse algo, aunque con mucha moderación, para
sostener la naturaleza, cuando se esté a punto de desfallecer), sino también de todo
trabajo mundano, discursos y pensamientos, y de todos los deleites corporales y
similares (aunque en otras ocasiones son lícitos), de las ropas ricas, de los
ornamentos y similares, durante el ayuno; y mucho más de todo lo que es de
naturaleza o uso escandaloso y ofensivo, como atuendos llamativos, hábitos y gestos
lascivos, y otras vanidades de ambos sexos. Recomendamos a todos los ministros, en
sus lugares, que reprendan con diligencia y celo, como en otras ocasiones, y
especialmente en un ayuno, sin acepción de personas, cuando haya ocasión.

Antes de la reunión pública, cada familia y persona separada debe usar todo el
cuidado religioso para preparar sus corazones para una obra tan solemne, y estar
temprano en la congregación.

La mayor parte del día, según sea conveniente, se dedicará a la lectura pública y a la
predicación de la palabra, con el canto de salmos, para avivar los afectos adecuados a
tal deber, pero sobre todo a la oración, con este o similar fin:

"Dando gloria a la gran Majestad de Dios, el Creador, Preservador y Gobernante
supremo de todo el mundo, para afectarnos así con una santa reverencia y temor
hacia él; reconociendo sus múltiples, grandes y tiernas misericordias, especialmente
hacia la iglesia y la nación, para ablandar y rebajar más eficazmente nuestros
corazones ante él; confesando humildemente los pecados de todo tipo, con sus
diversas agravaciones; justificando los justos juicios de Dios, como mucho menos de
lo que nuestros pecados merecen; pero implorando humilde y fervientemente su
misericordia y gracia para nosotros, la iglesia y la nación, para nuestro rey y todas las
autoridades, y para todos los demás por los que debemos orar (según lo requiera la
exigencia actual) con más especial importunidad y ampliación que en otras
ocasiones; aplicando por fe las promesas y la bondad de Dios para el perdón, la
ayuda y la liberación de los males sentidos, temidos o merecidos; y para obtener las



bendiciones que necesitamos y esperamos; junto con la entrega de nosotros mismos
totalmente y para siempre al Señor".

En todo esto, los ministros, que son la boca del pueblo hacia Dios, deben hablar de
corazón, tras una seria y completa premeditación de los mismos, para que tanto ellos
como su pueblo se vean muy afectados, e incluso derretidos por ello, especialmente
por el dolor de sus pecados; para que sea realmente un día de profunda humillación y
aflicción del alma.

Se debe hacer una selección especial de las Escrituras que se leerán y de los ensayos
para la predicación, que puedan trabajar mejor los corazones de los oyentes para el
asunto especial del día, y que los disponga más a la humillación y al arrepentimiento:
insistiendo más en aquellos detalles que la observación y la experiencia de cada
ministro le dicen que son más conducentes a la edificación y la reforma de esa
congregación a la que predica.

Antes de terminar los deberes públicos, el ministro debe, en su propio nombre y en el
del pueblo, comprometer su corazón y el de ellos a ser del Señor, con el propósito y
la resolución profesos de reformar todo lo que esté mal entre ellos, y más
particularmente los pecados de los que han sido más notablemente culpables; y
acercarse a Dios, y caminar más estrecha y fielmente con él en nueva obediencia, que
nunca antes.

También debe amonestar al pueblo, con toda importunidad, que la obra de ese día no
termina con los deberes públicos del mismo, sino que deben mejorar el resto del día,
y de toda su vida, reforzando en sí mismos y en sus familias en privado todos
aquellos afectos y resoluciones piadosas que profesaron en público, a fin de que se
asienten en sus corazones para siempre, y ellos mismos puedan encontrar más
sensiblemente que Dios ha olido un dulce sabor en Cristo de sus actuaciones, y se
apacigua hacia ellos, por respuestas de gracia, en el perdón de los pecados, en la
eliminación de los juicios, en la prevención o alejamiento de las plagas, y en la
concesión de bendiciones, adecuadas a las condiciones y oraciones de su pueblo, por
Jesucristo.

Además de los ayunos solemnes y generales ordenados por la autoridad, juzgamos
que, en otras ocasiones, las congregaciones pueden guardar días de ayuno, según la
providencia divina les conceda una ocasión especial; y también que las familias
pueden hacer lo mismo, de modo que no sea en los días en que la congregación a la
que pertenecen debe reunirse para ayunar, o para otros deberes públicos de culto.

De la observancia pública de los días de acción de gracias

CUANDO se vaya a celebrar un día de este tipo, se avisará de él y de la ocasión en
que se celebrará, con la debida antelación, para que el pueblo pueda prepararse mejor
para ello.



Llegado el día, y reunida la congregación (después de los preparativos privados), el
ministro debe comenzar con una palabra de exhortación, para estimular al pueblo al
deber para el que se ha reunido, y con una breve oración pidiendo la asistencia y la
bendición de Dios (como en otras convenciones para el culto público) según la
ocasión particular de su reunión.

Que luego haga alguna narración concisa de la liberación obtenida, o de la
misericordia recibida, o de lo que sea que haya ocasionado esa reunión de la
congregación, para que todos puedan entenderlo mejor, o ser conscientes de ello, y
estar más afectados por ello.

Y, puesto que el canto de salmos es la ordenanza más apropiada para expresar alegría
y acción de gracias, que se cante algún salmo o salmos pertinentes para ese
propósito, antes o después de la lectura de alguna porción de la palabra adecuada al
asunto presente.

Luego, el ministro que vaya a predicar, proceda a una exhortación y oración
adicional antes de su sermón, con especial referencia a la presente obra; después de
lo cual, que predique sobre algún texto de la Escritura pertinente a la ocasión.

Terminado el sermón, no sólo ore, como en otras ocasiones después de la
predicación, con el recuerdo de las necesidades de la Iglesia, el Rey y el Estado (si
antes del sermón se omitieron), sino que se extienda en la debida y solemne acción
de gracias por las misericordias y liberaciones anteriores; pero más especialmente
por lo que en el presente los convoca a dar gracias: con la humilde petición de que
continúen y se renueven las acostumbradas misericordias de Dios, según sea
necesario, y la gracia santificante para hacer un uso correcto de ellas. Y así, después
de haber cantado otro salmo, adecuado a la misericordia, que despida a la
congregación con una bendición, para que tengan un tiempo conveniente para su
comida y refresco.

Pero el ministro (antes de despedirlos) debe amonestarlos solemnemente para que se
guarden de todo exceso y desenfreno, que tienda a la glotonería o a la embriaguez, y
mucho más de estos pecados mismos, en su comida y refresco; y que tengan cuidado
de que su alegría y regocijo no sean carnales, sino espirituales, lo que puede hacer
que la alabanza de Dios sea gloriosa, y que ellos mismos sean humildes y sobrios; y
que tanto su alimentación como su regocijo los haga más alegres y amplios, para
seguir celebrando sus alabanzas en medio de la congregación, cuando vuelvan a ella
en la parte restante de ese día.

Cuando la congregación se reúna de nuevo, se renovará y continuará el curso de la
oración, la lectura, la predicación, el canto de salmos y el ofrecimiento de más
alabanzas y acciones de gracias, como se ha indicado antes para la mañana, en la
medida en que el tiempo lo permita.

En una de las reuniones públicas de ese día, o en ambas, se hará una colecta para los
pobres (y del mismo modo en el día de la humillación pública), para que sus lomos
nos bendigan y se alegren más con nosotros. Y se exhortará a la gente, al final de la



última reunión, a pasar el resto de ese día en deberes santos, y en testimonios de
amor y caridad cristianos entre sí, y en regocijarse cada vez más en el Señor, como
corresponde a quienes hacen de la alegría del Señor su fuerza.

Del canto de los Salmos

Es deber de los cristianos alabar a Dios públicamente, cantando salmos juntos en la
congregación, y también en privado en la familia.

En el canto de los salmos, la voz debe ser afinada y ordenada; pero el principal
cuidado debe ser cantar con entendimiento, y con gracia en el corazón, haciendo
melodía al Señor.

Para que toda la congregación se una a esto, todos los que sepan leer deben tener un
libro de salmos; y a todos los demás, que no estén incapacitados por la edad o por
otra causa, se les debe exhortar a que aprendan a leer. Pero por el momento, cuando
muchos en la congregación no saben leer, es conveniente que el ministro, o alguna
otra persona idónea designada por él y los demás oficiales gobernantes, lean el
salmo, línea por línea, antes de cantarlo.

Un apéndice sobre los días y lugares de culto público

En las Escrituras no hay otro día que se deba santificar bajo el Evangelio que el día
del Señor, que es el sábado cristiano.

Los días de fiesta, vulgarmente llamados días santos, que no tienen ninguna
justificación en la palabra de Dios, no deben continuarse.

Sin embargo, es lícito y necesario, en ocasiones especiales emergentes, separar un
día o días para el ayuno público o la acción de gracias, según las diversas
dispensaciones eminentes y extraordinarias de la providencia de Dios administren la
causa y la oportunidad a su pueblo.

Así como ningún lugar es capaz de ser sagrado, bajo el pretexto de cualquier
dedicación o consagración; tampoco está sujeto a tal contaminación por cualquier
superstición usada anteriormente, y ahora dejada de lado, que pueda hacer ilegal o
inconveniente que los cristianos se reúnan en él para el culto público a Dios. Y, por
lo tanto, consideramos necesario que los lugares de reunión pública para el culto
entre nosotros se mantengan y se empleen para ese uso.

© 2026 Westminster 1647 :: https://www.westminster1647.com/correo


